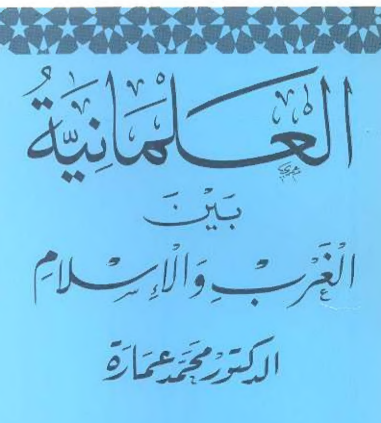


نصو متطية اطلامية واحية

(77)







# جميع حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى ١٤١٧ هــــــ ١٩٩٦ م

دار الدعوة للنشر والتوزيع ـ الكويت

ص. ب: ۱۲۵۲۰ بیان ـ ت: ۲۲۱۵۰٤٥ الرمز البریدی 43756

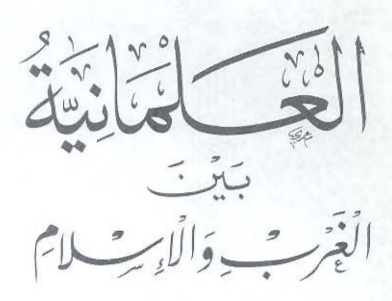


دار الوفائد للطباغة والنشر والتوزيعي الجنصورة. بق. م م

الإدارة والعطابي ؛ التصورة في الإسام مست مينه البراجت تقيية الادان في ٢٨٦٢ - ٢٨٦٢ - ٢٨٦٢ عن ٢٠٠٠ كنس المستخدم المام ٢٥٠٠ الادان ٢٠٠٠ تكس ١٣٨٢ كنس ١٣٨٢ كنس ١٣٨٢ كنس ١٣٨٢ كنس المستخدم المستخدم



نحو عقلية إسلامية واعية



الدكتورمج تمعمارة



المصطلح ..ومُلابسات النَّشْأة

مصطلح " العلمانية » هو الترجمة التي شاعت ـ بمصر والمشرق العربي ـ للكلمة الإنجليزية SECULARISM بعني الدنيوي ، والعالم، والواقعي ـ من الدنيا والعالم والواقع ـ المقابل " للمقدس " أي الديني الكهنوتي ، النائب عن السماء ، والمحتكر لسلطتها ، والمالك لمفاتيحها ، والخارق للطبيعة وسننها والذي قدس الدنيا قداسة الدين ، وثبت مغير اتها ـ العلمية والقانونية والاجتماعية ـ ثبات الدين . . ' () .

ولان هذا هو معنى المصطلح ، فى نشأته وملابساته الأوربية ـ النزعة الدنيوية ، والمذهب الواقعي فى تدبير الـعالم من داخله وليس بشريعة من ورائه ـ فـلقد كان قـياس المصـدر هو « العالمـية » أو «العـالمانية »، لـكن صورته غير القيامية ـ « العلمانية » ـ هى التى قُدر لها الشيوع والانتشار.

والعلمانية كنزعة في تدبير العالم ، وكمذهب في المرجعية الدنيوية لشؤون العمران الإنساني ، لا يمكن فهمها ـ ومن ثم فهم الموقف الإسلامي منها ـ بمعزل عن الملابسات الأوربية ؛ لنشأتها في إطار الحضارة الغربية المسيحية ، بجذورها الإغريقية الفلسفية ، وتراثها الروماني القاني ، والإضافة المسيحية لهذه الجذور وذلك التراث . .

 <sup>(</sup>۱) انظر: (معجم العلوم الاجتماعية) ، وضع مجمع اللغة العربية ، القاهرة ١٩٧٥م ، و
 (قاموس علم الاجتماع) ، إشراف د/ عاطف غيث ، طبعة القاهرة ١٩٧٠م ، د/محمد البهى ( العلمانية والإسلام بين الفكر والتطبيق) ص ٧ ، ٨ ، طبعة القاهرة ١٩٧٦م .

من الإيجاز .

المجتمعات الأوربية: ديـنا لا دولة، وشريعـة محبة لا تقـدم للمجـتمع المجتمعات الأوربية: ديـنا لا دولة، وشريعـة محبة لا تقـدم للمجـتمع مرجعية قانونية ولا نظاما لـلحكم، ورسالة مكرسة لخلاص الروح، تدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله. وظلت رسالة كنيستها خاصة بمملكة السماء، لا شأن لهـا بسلطـان الأرض، وقوانين تنظيم الاجتـماع البشـرى، في السياسة والاجتماع والاقتصاد، وعلومها ومعارفها.

وعبر هذه القرون ، حكمت العلاقة بين الكنيسة والدولة \_ أى الدين والمجتمع \_ نظريــة \* السيفين \* Theory Of the Two Swords \_ أى السيف الروحي \_ أو السلطة الدينية للكنيسة \_ والسيف الزمني \_ أو السلطة المدنية للدولة \_ .

فلما حدث وتجاوزت الكنيسة حدود رسالة الروح ومملكة السماء فاغتصبت السلطة الزمنية أيضا ، أضفت على الدنيا قداسة الدين ، وثبتت متغيرات الاجتماع الإنساني ثبات الدين ، فدخلت بالمجتمعات الأوربية مرحلة الجمود والانحطاط ، وعصورها المظلمة . . وسادت في تلك الحقبة نظرية « السيف الواحد » TheoRYOFONe SWOR \_ أي السلطة الجامعة بين الديني والمدني سواء تولاها « البابوات \_ الأباطرة » أو الملوك الذين يوليهم ويباركهم البابوات \_ وعرف هذا النظام ، في التاريخ الأوربي، بنظرية الحق الإلهي للملوك Divine Right of the kings (١) -

وفي مواجهة هذا النظام ، وواقع الانحطاط الحضاري الذي أثمرته
 تطبيقاته ـ التي قدست الدولة وحكامها . . وجمدت الدنيا ومجتمعاتها

 <sup>(</sup>١) انظر : ( موسوعة العلوم السياسية ) المجلد الأول ، مادة ١ حق الحكم الإلهي ١ طبعة جامعة الكويت ١٩٩٤ م .

وعلومها - كانت الثورة العلمانية التى فجرتها فلسفة التنوير الاوربى ، والتى أقامت قطيعة معرفية مع فلسفة الحكم الكهنوتى ، واسست النزعة العلمانية الحديثة على التراث الاوربى القديم وعلى عقلانية التنوير . الاوربى الحديث ، التى أحَلَّت العقل او التجربة امحل الدين او اللاهوت .

لقد أعادت " الشورة العلمانية " الكنيسة إلى حدودها الأولى : خلاص الروح ، ومملكة السماء ، وجعل ما لقيصر لقيصر من دون الله : وجعل " العقل " و " التجربة " ، دون " اللدين واللاهوت " ، المرجع في تدبير شؤون العمران الإنساني ، أي عزل " السماء " عن " الأرض " ، انطلاقا من فلسفة أن العالم مكتف بذاته ، تدبره الأسباب المخلوقة في ظواهره وقواه وطبيعته ، دونما حاجة إلى رعاية إلهية أو تدبير شرعى نازل مما وراء الطبيعة والعالم .. فالعلمانية ، هي : جعل المرجعية في تدبير العالم إنسانية خالصة ، ومن داخل العالم ، دونما تدخل من شريعة سماوية هي وحي من الله المفارق لهذا العالم ..

ولقد عرفت العلمانية الأوربية \_ غير التيار المادى الملح. \_ تيارا مؤمنا بالله ، استطاع فلاسفته \_ من أمثال هويز Hobbes | ١٩٨٨ - ١٩٢١ م ] ولوك ١٧١٦ ـ ١٦٤٦ | ١٦٤٦ م ] وليبينز ١٦٤٦ ـ ١٦٤٦ م ] ولويستنج Lessinc وروسو Rousseau ولويستنج الاعمانية التي ترى العالم مكتفيا بن الإيمان بوجود إله خالق للعالم وبين العلمانية التي ترى العالم مكتفيا بذاته ، فتحصر تدبير الاجتماع البشرى في سلطة البشر المتحررة من شريعة الله . . وكان هذا التوفيق مؤسسا على التصور الأرسطى لنطاق عمل الذات الإلهية ، فالله ، في التصور الأرسطى نظاق عمل الذات الإلهية ، فالله ، في التصور الأرسطى ، واحد ، مفارق للعالم ، وخالق له . . لكنه قد أودع في العالم والطبيعة الأسباب التي تدبرهما تدبيرا ذاتيا ، دونما حاجة إلى تدخل

إلهى ، أو رعاية إلهية فيما بعد مرحلة الخلق " فالحركة توجد في الشيء بذاته ولذاته ، لا من حيث أن شيئا خارجيا هو الذي يحدث فيه هذه الحركة " و " عناية الله موقوفة على ذاته ، ولا تدخل له في الأحداث الجزئية في العالم والطبيعة " (١) . . فالعالم مكتف بذاته ، تدبره الأسباب المودعة فيه وهو وحده مصدر المعرفة الحقة \_ القابلة للبرهنة والتعديل ، وتدبير الدنيا مرجعيت الإنسان \_ بالعقل والتجربة \_ دون رعاية أو تدبير أو تدخل من السماء \_ هكذا استندت العلمانية ، في تأسيس " دنيويتها " ، تدخل من السماء \_ هكذا استندت العلمانية ، في تأسيس " دنيويتها " ، على التصور الأرسطى لنطاق عمل الذات الإلهية \_ فهو مجدر خالق ، فرغ من الخلق ، وانحصرت عنايته بذاته ، دونما رعاية أو تدبير للمخلوقات \_ كصانع الساعة ، الذي أودع فيها أسباب عملها ، دون حاجة لوجوده معها وهي تدون !

وساعد العلمانية على الانتصار لهذه النزعة ، التصور المسيحى لعلاقة الدين بالدولة ، فهو تصور يدع ما لقيصر لقيصر ، ويقف بالدين عند خلاص الروح وعلكة السماء ، دون أن يقدم شريعة للمجتمع والدولة ، الأمر الذي جعل « سجن » الدين في الكنيسة وفي الضمير الفردي « ثورة تصحيح ديني » وليس ـ عدوانا على الدين ، وساعدها على ذلك أيضا أن التراث الروماني ، في فلسفة التشريع والتيقنين ، قد جعل « المنفعة » ، غير المضبوطة بالدين وأخلاقياته وشريعته السماوية ، هي المعيار ، فكان الطريق إلى القانون الوضعي مفتوحا أمام العلمانية ، يزكيه هذا التراث .

هكذا نشأت العلمانية ، في سياق التنوير الوضعي الغربي ، لتمثل عزلا للسماء عن الأرض ، وتحريراً للاجتماع البشرى من ضوابط وحدود الشريعة الإلهية ، وحصراً لمرجعية تمديير العالم في الإنسان ، باعتباره

 <sup>(</sup>۱) د عبد الرحمن بدوی ( موسوعة الفلسفة ) ، مادة أرسطو طاليس ، ص ٤ - ١ - ٦ - ١ ، طبعة بيروت ١٩٨٤م .

ا السيدا في تدبير عالمه ودنياه ، فهي شمرة من ثمرات عنلانية التنوير الوضعي ، الذي أحل العقل والتجربة محل الله والدين ، وهي قد أقامت مع الدين - في تدبير العالم - قطيعة معرفية - وبعبارة واحد من دعاة المتنوير العربي : - افلم يعد الإنسان يخضع إلا لعقله ، في أيديولوجيا التنوير ، التي أقامت القطيعة الأبست مولوجية - ( المعرفية ) - الكبرى التي تفصل بين عصريان من الروح البشرية : عصر الحلاصة اللاهونية للقديس توما الأكويني ، وعصر الموسوعة لفلاسفة التنوير . فراح الأمل بمملكة الله ينزاح لكي يخلي المكان لتقدم عصر العقل وهيمنته . وراح نظام النعمة الإلهية ينمحي ويتلاشي أمام نظام الطبيعة . وأصبح حكم الله خاضعا لحكم الوعي البشري ، الذي يطلق الحكم الأخير وأسم الحرية » (١) .

إنها عزل السماء عن الأرض و الدين عن الدنيا ، وإحلال الإنسان ــ في تدبير العمران البشري ـ محل الله .

 <sup>(</sup>۱) أميل بولا ( الحرية ، العلمة : حوب شطرى فرنسا ومبدأ الحداثة ) منشورات سيرف ،
 باريس ١٩٨٧م . والنقل عن هاشم صالح ، مجلة الوحدة ) ، المغرب ، عدد فبرابر ،
 مارس ١٩٩٣م ، ص ٢٠ ٢١٠ .

## وفود العُلْمانية إلينا في ركاب الغزوة الاستعمارية

وإذا كانت غزوة بونابرت ( ١٧٦٩ - ١٨٢١ م ) لمصر ( ١٧٩٨ م ١٧٩٨ م) قد مثلت بداية الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة لوطن العروبة قلب العبالم الإسلامي - بعد أن التف هذا الاستعمار حول هذا العالم عبر أربعة قرون ؟! - . . قإن هذه الغزوة قد قيزت على سابقتها لصليبية ( ٤٨٩ م - ٦٩ ه - ١٢٩١ م ) باستهدافها احتىلال العقل واستبدال الفكر ، وتبغيير الهوية - مع احتلال الأرض ، ونهب للثروة ، واستعباد الإنسان! فكانت العلمائية واحدة من الوافد الغربي في ركاب الغزاة . وليلمسرة الأولى تترجم الكلمة الفرنسية علهاأندا بكلمة الغزاة .. وليلمسرة الأولى تترجم الكلمة الفرنسية علهاأندا بكلمة وضعه الويس بقطر المصرى المالي ضدم جبش الاحتلال الفرنسي وضعه الويس بقطر المصرى المالي خدم جبش الاحتلال الفرنسي ترجمت الملائكية بالعلمائية ، من الغامية المصرية في مدارس باريس ؟! - المقابلة الملائلة الملائين المالية المعانية ، من العامية المصرية العالم العنباره المنساد المقابلة الملائين المالية المنابلة ا

وفي كل موقع من بالاه الإسلام قامت قبه للاستعمار المعربي سلطة ودولة ، أخذ هذا الاستعمار ـ شبئا فشيئا ـ يُحل النزعة العلمانية في تدبير الدولة وحكم المجتمع وتنظيم العمران محل ا الإسلامية الديزرع الفائون الوضعي العلماني حيثما يقتلع شريعة الإسلام وفقه معاملاتها

فقى الجزائر وتوسى ، أخذ الاستعمار الفريسي في إحلال الفاتون
 الوضعي المعلماني محمل الشريعة الإسلامية وقانونها ، وكذلك صنعت
 انجلترا بمصر بعد أن احمنائها ، وعن هذا الغزو الفانوبي بالموافد العلماني

 <sup>(</sup>۱) د . السيد احمد فرج (علماني وعلمانية ، تأصيل معجمي ) مجلة ( الحرار ) عند ۲ ...
 ص ۱۰۱ ـ ۱۱۰ ـ سنة ۱۹۸۲ م .

يحدثنا عبد الله النديم [ ١٢٦١ - ١٣١٣ هـ - ١٨٤٥ - ١٨٩٦م ] فيقول:

النا دولة من دول أوربا لم تدخل بسلدا شرقيا باسم الاستبلاء ، وإنما ندخل باسم الإصلاح وبث المدنية ، وتتادى أول دخولها بأنها لا تتعرض للدين ولا للعوائد، ثم تأخذ في تغيير الاثنين شيئا فشيئا .. كما تفعل فرنسا في الجزائر وتونس ، حيث سنّت لهم قانونا فيه بعض مواد تخالف الشرع الإسلامي ، بل ننسخ مقابلها من أحكامه ، ونشرته في البلاد ، واتخذت لتنفيذه قبضاة ترضاهم ، ولما لم تجد معارضا أخذت تحول كثيرا من مواده إلى مواد ينكرها الإسلام ، توسيعا لنطاق النسخ الديني . ولم نلبث أن جاريناها - ( في مصر ) - وأخذنا بقانون يشبهه .. " (١) .

فبالقانون العلماني يتم النسخ الديني ، والمسخ لشريعة الإسلام :

\* ومع القانون العملمائي - الوضعي ، المذي لا يضيط المنتفعة الباشرع ولا يسحكم حقوق الإنسان بحقوق الله وحدوده - جاءت الغزوة الاستعمارية الغيربية إلى يلاد الإسلام يمفيوم الحرية الإنسانية المتحرر من الضوابط المشرعية ، والمؤسس على أن الإنسان هو سيد العمالم ومرجع التدبير للعمران ، وليس على المفهوم الإسلامي للاستخلاف ، الذي يضبط حرية الخليفة بالشريعة الإلهية ، التي هي معالم المدبير الإلهي يضبط حرية الخليفة بالشريعة الإلهية ، التي هي معالم المدبير الإلهي للإنسان . فلاجتماع الإنساني ، وفيها بنود عقد وعهد الاستخلاف الإلهي للإنسان . وعن هذا المفهوم العلماني للحرية الذي يقضى - بعبارة عبد الله النديم - : المعلم تعرض أحد لأحد في أموره الخاصة الديم المشالبة بالحقوق . وفي بيان بديمله الإسلامي : الإن الحرية عبارة عن المطالبة بالحقوق . والوقوف عند الحدود ، وهذا المذي نسمع به ونراه رجوع إلى المهيمية والوقوف عند الحدود ، وهذا المذي نسمع به ونراه رجوع إلى المهيمية

<sup>(</sup>۱) ( مجلة الأستاد ) العدد الثاني والعشرون ، ص ۱۵ ٪ ، ۱۵ ٪ بداريخ ۲۹ جدادي الثانية سنة ۱۳۱۰هـ ، ۱۷ ينايو سنة ۱۸۹۲م

وخروج عن حد الإنسانية .. إنها حربة مدنية ينفر منها البهيم .. ولئن كان ذلك سائغا في أوربا ، فإن لكل أمة عادات وروابط دينية أو بيتية ، وهذه الإباحة لا تناسب أخلاق المسلمين ولا قواعدهم الدينية ولا عاداتهم ، وهي لا توافق عوائد أهل الشرق ولا أديانهم ، والقانون الحق هو الحافظ لحقوق الأمة من غير أن يمجني أو يعرى بالجمناية عليها بما يبيحه من الأحوال المحظورة عندها .. الله .. الله .. المحظورة عندها .. اله .. اله .. اله .. اله .. اله .. اله .. المحظورة عندها .. الله .. المحلورة عندها .. اله .. المحلورة عندها .. اله .. اله .. المحلورة عندها .. اله .. المحلورة عندها .. المحلورة عندها .. اله .. اله .. المحلورة عندها .. المحلورة المحلورة عندها .. المحلورة المحلورة عندها .. المحلورة المحلورة

القضائية والتشريعية ، قد سبق أحيانا الاحتلال المعسكرى المباشة والتشريعية ، قد سبق أحيانا الاحتلال المعسكرى المباشر ، والمسلطة الاستعمارية المساقرة ، وذلك عندما رافق نزايد " النفوذ " الاستعمارى في بلادنا ، وتضخم الجاليات الاجسبية فيها ، فكان نسلله هذا تمهيدا للاحتلال والاستعمار؟!

فقى مصر ، على عهد الخديوى سعيد ل ١٢٣٧ ـ ١٢٧٩ هـ ـ ـ ١٨٢٢ مـ ١٢٧٩ مـ ١٨٢٢ مـ ١٨٢٢ مـ ١٨٢٢ مـ ١٨٢١ مـ ١٨٢٠ مـ ١٨٢٢ مـ ١٨٠٨ أبريل سنة ١٨٥٥م مـ بانشاه محكمة تجارية ( مجلس تجار ) مختلط من المصريين والاجانب ، ليقضى في المنازعات النجارية التي يكون الاجانب طرفا فيها (٢٠) فيداً الاختراق العلماني لمؤسسة القضاء .

ومع تزايد النفوذ الاجنبى ، أصبحت للأجانب الأغلبية في عضوية محكمة ( قومسيون مصر ) ـ ثلاثة مصريون ، وأربعة أجانب ـ ؟! (٣)

وبعد أن تعددت المحاكم القنصلية - الستى يقضى فيها فسضاة أجاب بالقانسون الاجنبي ، في المسازعات التي يكون أحد طرفيها أجنسيا - حتى

<sup>(</sup>١) المُصدر السابق والعدد الناسع على . عن ٢٤١ . والعدد الثامل والعشرون ، ص ٩٩٢ .

 <sup>(</sup>٢) أمين سامي باشا ( تقويم النيل ) المجلسة الأول من الحزء الثالث ، ص ١٦٠. طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧م .

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن الرافعي ( عصر إسماعيل ) ٤٨٠٤٧/١ ، طمة القاعرة سنة ١٩٥٨م .

المغت في ظل الاستيازات الأجنبية \_ سبع عشرة محكمة \_ ا نظمت هذه الفوضى القانونية والقضائية سنة ١٨٧٥م بإنشاء المحاكم المختلطة الوهى الستى تسقضى في المسازعات بين المصريبين والأجانب المسانون نابليون العلماني . . وباللغة الفرنسية ، وأغلبية فضاتها أجالب ، والرئاسة فيها للأجانب ، وفي دائرتها الجنزئية ، ذات القاضى الواحد ، يستفره القياضى الأجنبي بالحكم ، وكذلك في دوائر : الأمور المستعجلة ، والوفية ، والبيوع ، ونزع الملكية العقارية ؟! (١) . فتم الاختراق العلماني لمؤسسي القضاء الوالله الأحكام على الرعايا الوطنيين ، وعلى المختلط على إنشاء قضاء أجنبي نافذ الأحكام على الرعايا الوطنيين ، وعلى حكومة البلاد ، بل خول الدول الأجنبية حق التدخيل في التشريع الذي يسرى على رعاياها . (٢) .

بال إن قاضبًا هولنديًا بهاذه المحاكم المختلطة - " فان بمان "
Von Bemmelen قد وصف القضاء القنصلي بأنه : " وليد الاغتصاب الواقع من الأقوياء على حقوق الضعفاء "، ووصف المحاكم المختلطة - وكان قاضيا بها - " بأنها ركن قوى من أركان السيطرة الأوربية على مصور "(").

ولم تُجد في مفاومة هذا التسلل العنماني إلى الفضاء والتشريع المصريين \* صبحة المتحذيس \* التسي أطلقها وفساعة الطهطاوي ( ١٢١٦ ـ ١٢٩٠ هـ ـ ١ ١٨٠ ـ ١٨٧٣م ) عنسدما كتب ( ١٢٨٦هـ ـ ١٢٨٦م) عن هذه المجالس التجارية التي رُثّبت في المدن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ٢ / ٢٤٢ ـ ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٢ / ٣٤٩ .

 <sup>(</sup>٣) المرجم السبابق ٢ / ٢٤٣ ، ٢٤٧ ( والموجمع يتقسل عسس كنساب ' عصر وأوربها )
 ١١٨/١ ، ٢٠٥ ، طبعة سنة ١٨٨٢م .

الإسلامية الفصل الدعاوى والمرافعات بين الأهالي والأحانب ، بقوانين في الغالب أوربية الوعقب على هذا الاختراق الغانوسي العلماني ، قائلا : « .. مع أن المعاملات الفقهية لو انتظمت وجرى عليها العمل لما أخلت بالحقوق ، بتوفيقها على الوقت والحالة . ومن أمعن النظر في كتب الفقه الإسلامية ظهر لمه أنها لا تخلوا من تنظيم الوسائل النافعة من المنافع العمومية ، حيث بوبوا للمعاملات الشرعية أبوابا مستوعبة للاحكام التحارية ، والمضاربة ، والقرض ، والمخابرة ، والعاربة ، والصلح وغير ذلك ، إن بحر الشريعة الغراء ، على تفرع مشارعه ، لم يغادر من أمهات المائل صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها وأحياها بالسقى والرى ، ولم تخرج الأحكام السياسية عن المذاهب الشرعية ؛ لأنها أصل ، وجميع مذاهب السياسات عنها بمنزلة الفرع . « ١١ أ .

لم تحد الصبحة التحذير اللتي أطلقها الطهطاوي ، في سواجهة الاختراق العلمائي لمؤسساتنا القضائية والتشريعية .. بــل حاء العموم بلوى الاختراق العندما احـنل الإنجليز مصر ( ١٢٩٩ هــ ١٨٨٢م) . ففي العــالم التالي ، عمـم الاحتلال الفانون الاجـنبي في عموم الفضاء الأهلى المصري .. ففي ( ٢٤ جمادي الثاني سنة ١٣٠٠ هــ ٢٠ مابو سنة ١٨٨٣م) صدر الفانون المدنى ، والفانون التجاري ، وقانون المحان البحوي وقانون المرافعات ـ علـى حالهـا الذي كانت عــابه في المحـاكم المختلسطة ـ وصدرت فوانين العقوبات ، وتحقيق الحــاكم التعفيلات ... ولم يأت ( ١٣ يوفمبر سنة ١٨٨٣م) ، حني كانت القوابير قد التعميم المصري : ١٨٨٠م) حني كانت القوابير قد التعميم المصري : ١٨٨٠م) .

 <sup>(</sup>۱) (۱) (۱) عمال الكامسانة فرفاعة الطهط اوى ۱ ( ۱) (۱) (۱) (۳۲۹ و ۳۲۹ و سنة و تعفيم الا محمد عمارة ، طبعة بيروث سنة ۱۹۷۳م

 <sup>(</sup>٢) الرافعي ( عصر إسماعيس ٢٦٠ / ٢٤٠ و ( فصر فالسودان في أوائل عهد الاحتلال).
 ص ٦٥ ـ ٨٠ ، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م .

وإذا كان الطهطاوى قد أشار إلى أن تقنين مبادئ الشريعة الإسلامية وفقه مسعام الاتها ، ٩ ستوفيق على الوقت والحالة ١١ ، هو نقليم للديل الإسلامي ، في مواجهة الاختراق التشريعي العلماني ، فإن تلميذه محمد قدري باشا ( ١٢٣٧ - ١٣٠٦ هـ ١٨٢١ م ١٨٨٨م ) قد اجمتها في تقنين هذا البديل الإسلامي ، فقدم لمكتبة الفانون الإسلامي :

١ - كتاب : ( مرشد الحيسران في معرفة أحوال الإنسان ) في المعاملات الشرعية .

 ٢ ـ وكتاب : ( قانون العدل والإنصاف للقضاء على مشكلات الأوقاف ) .

٣ ــ وكتاب : ( تطبيق ما وجد في الفانون المدنى سواف فا لمذهب أبي حتيقة ).

وعلى هذا الدرب ، الذي اختطه الطهطاري "اللإصلاح بالإسلام" ؛ ولتجديد دنيانا بتجديد ديننا ، سار الاستاذ الإسام الشيخ محمد عبده (١٢٦٥ ـ ١٣٢٢ هـ ـ ١٨٤٩ م ) ، الذي النقد النزعة المادية المدنية الأوربية مدنية الذهب والفضة الله . . ولفت النظر إلى تحيز الإسلام ، الذي الفهر ، لا روحيا مجردا ، ولا جسدانيها جامدا ، بل

 <sup>(</sup>۱) الزركلي ( الأعلام ) .. شعة بيروت ، وسركيس ( معجم المطبوعات العربة وانعربة) طبعة القاهرة سنة ۱۹۲۸م

إنسانيا ومسطا بين ذلك ، آخذا من كل القبيلين بنصيب ، فتوقر له من ملاءمة الفطرة البشرية ما لم يتوفر لغيرة ، وصار المدرسة الأولى التي يرقى فيها البرابرة على سلم المدنية .. والذي جمع بين الدين والشرع ، فلم يعرف ما يسميه الإفرنج " ثيوكرتيك " أي سلطان إلهى .. وفي ذات الوقت لم يدع ما لقييصر لقيصر ، بل كان من شأنه أن يكون كما لا للشخص ، وألفة في البيت ، ونظاما للملك ، امتازت به الأمم التي دخلت فيه عن سواها عن لم يدخل فيه " (1) .

ثم حكم بأن " سبيل الدين لمريد الإصلاح في المسلمين سبيل لا مندوحة عنها ، فإن إتيانهم من طرق الأدب والحكمة العاربة عن صبغة الدين - ( أي العلمانية ) - هو بذر غير صالح للغربة ، لا ينبت ، ويضيع تعبد، ويخفق سعيه .. فما لم تكن المعارف والآداب مبنية على أصول الدين فلا أثر لها في النفوس.. وإذا كان الدين كافلا بتهذيب الأخلاق ، وصلاح الأعمال ، وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها ، ولأهله من الثقة فيه ما ئيس لهم في غيره ، وهو حاضر لديهم ، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث ما لا إنام لهم به فلم العدول عنه إلى غيره ؟!.. "(٢)

فواصلت مدرسة الإحياء والنجديد الديني .. التي قادها جسمال الدين الآفيغاني ( ١٢٥٤ - ١٣١٤ هـ - ١٨٣٨ - ١٨٩٧م ) - وأغني إبداعها محمد عهده - وحملت رسالتها ( المتار ) - للشيخ رشيد رضا ( ١٢٨٢ - ١٣٥٤ هـ - ١٨٦٥ م) على امتداد أربعين عاما - واصلت رسالة المقارسة للانحراق المعلماني ، إلى أن حملت الرايات جسماعات اليقظة الإسلامية وحركانها ، تلك التي انتقلت بهذه المقاومة - بعد سفوط الحلافية ( ١٣٤٢هـ - ١٩٢٤ م) - من إطار " الصفوة " إلى إطار العمامه ،

<sup>(</sup>١) المضادر السابق ٢/ ٢٠٥، ٢٢٦ ، ٢٢٢ ، ٢٨٥ ـ ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ٣ / ١٠٩ ، ٢٣١ .

## الأصول الإسلامية لرفض العلمانية

وإذا كان التصور الأرسطى لنطاقى عمل الذات الإلهية . وهو الخلق الدون الرعاية والتدبير المعالم والطبيعة والعمران الإنسانى . وهو التصور الذى لم يناقضه التصور النصراني - الذى ترك ما لقيصر لنبيصر ، دون تدخل من الله في ما لقيصر - والذى الدعمت، فلسفة التشريع الرومانية - التي جعلت مقاصد التشريع تحقيق الشنافع والمصالح الالنيوية ، دونما ربط لها بالاخلاقیات الدينية أو القيم الإيمانية أو السعادة الاخروية .

إذا كانت هذه التصورات والمنطلقات في الموروث الخضاري الغربي ، قد فتحت الطريق أمام رد الفعل العلماني على استبداد الكنيسة ، واحتكار اللاهوت للدنيا والدولة والاجتماع والمعارف والعلوم ، بحسبان العلمانية ، التي تعيزل السماء عين الارض ، وتحرر العميران الإنساني من البضوابط الدينية ، وتطلق الحرية للإنسان في سياسة المجتمع كسيد للكون . . بحسبان هذه العلمانية هي الاقرب للتصور الارسطى لنطاق عمل الذات الإلهية ، ولدعوة النصرانية أن نترك ما لقيصر لقيصر ، ولدلسفة التشريع الروماني في تحرير القانون من القيم الإيمانية والمقاصد الشرعية .

إذا كان هذا هو « حال القضية » في النموذج الحضاري الغربي ، فإن أمرها ليس كذلك في السياق الإسلامي .

\* فالتصور الإسلامي لنطاق عمل الذات الإلهية يتعدى حدود الخلق للمخلوقات إلى حيث يكون الله \_ سبحانه وتعالى \_ أيضا الراعي والمدبر لكل عوالم وأمم وعمران المخلوقات . .

لقد سلمَّه الفرآن الكريم تصور الوثنيــة الجاهلية ــ وهو ذاته التــصور

 <sup>(</sup>۱) د . عبد الرحمن بدوی ( موسوعة الطفقة ) ، مادة أرسطو طاليس ، اس ۱۹۰۶ ا طبعة بيروت ۱۹۸۶م .

الأرسطى ـ لنطاق عمل الذات الإلهية ـ فهـو في التصورين مجرد خالق . ينما التدبير لملدنيا والعممران موكول ـ في الأرسطية ـ إلى الإسمان والاسمام المودعة في الطبيعة وظواهرها ، وهو ـ في الوثنية الجماهلية ـ موكول ـ إلى الشركاء والأصنام والطواغيت. . .

سفّه القرآن الكريم هذا التصور عندما قال : ﴿ ولتن سألتهم من خلق السحوات والأرض ليقولن الله قل أفرأيتم ما تدعون من دون الله إن أرادني الله بضر هل هن كاشفات ضره أو أرادني برحمة على هن عسكات رحمته قل حسبي الله عليه يشوكل المتوكلون ﴾ 1 الزسر : ١٣٨ ا فجعل الخلق لله ، والندير لعبر الله تصور جاهلي مرفوص ﴿ وجعلوا لله مما فرأ من الحرث والأنعام نصيبا فقالوا هذا لله بزعمهم وهذا لشركائنا فما كان لشركائهم فلا بصل إلى الله وما كان لله فهو يصل إلى شركائهم ساء ما يحكمون أذ الانعام : ١٣٦ ا فهذه الفسمة ـ الشبيية بالمفهوم العلماني بحكمون أذ الله والوطن للحصميع ! ١٠ ـ هي سوء حكم للجاهلين يسفيه، القرآن ويرفضها التصور الإسلامي لنطاق عمل الذات الإلهية . . .

وفي مقابل ذال بقدم الإسلام الصورة النطاق عصل الذال الإلهبة . خالق كل شيء .. ومدير كل أمر .. حتى ما هو مقدور للإنسان ، و داخل في نطاق قدرته وإرادته وفعله ، هو فيه خليفة لله ، سبحانه وتعالى ، يديره الإنسان ، بإرادة إلهبية ، وتكليف شرعى ، كخليفة لله ، ملتزم بشريعته ، التي تمثل بنود صقد وعهد الاستخلاف ، وكعبد السيد الوجود ، وليس كسيد لهذا الوجود ! . فلله - في التصور الإسلامي - : " الخلق " كسيد لهذا الوجود ! . فلله - في التصور الإسلامي و الأرض في سنة والتدبير " جميعا ! ﴿ إن ربكم أنه الذي خلق السموات والأرض في سنة أيام ثم استوى على العرش يدبر الأمر ما من شفيع إلا من بعد إذنه ذلكم أيام ثم المتوى على العرش يدبر الأمر ما من شفيع إلا من بعد إذنه ذلكم الله ربكم فاعبدوه أفلا تذكرون ﴾ [ يونس : " ] . . ﴿ ألا له الخلق والأمر نبارك الله رب العالمين ﴾ الأعراف: ٥٠ ] ﴿ قال فمن ربكما يا موسى . قال نبارك الله رب العالمين ﴾ الأعراف: ٥٠ ] ﴿ قال فمن ربكما يا موسى . قال

ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى ﴾ [ طه : ٤٩ ، ٥٠ ] . . فليس التصور الإسلامي لنطاق عمل الذات الإلهية بالذي يحدد نطاق عمل الله في الحلق وحده ، محررا الطبيعة والمعالم والاجتماع والإنسان من معالم وضوابط التدبير الإلهي والرعاية الإلهية لعوالم المخلوقات . . فكل شيء في هذا التصور الإسلامي ، هو لله ، حتى ما هو للإنسان فهو له بحكم الاستخلاف والوكالة والنبابة لله ﴿ قل إن صلاتي ونسكي ومحياي ونماتي لله رب العالمين . لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين ﴾ لا الانعام: ١٦٣،١٦٦ ] \_ وكفي بهذه الآية وحدها صعبرة عن إبحان المسلم بالحضور والتدبير الإلهي في كل شيء حتى لتبلغ الحرية الإنسانية فرم تها إذا بلغ المؤمن فروة العبودية لله ؟!

لقد استأثر \_ سبحانه \_ بالحلق والأمر \_ أى بالإيجاد والتدبير حميعا \_ واستخلفنا في استعمار الأرض ، في جعل لنا الشورى في الأمر والمندبير للعمران ، والإرادة والقدرة والاستطاعة لإقافة الدين، وصناعة العمران ، وصياغة الحياة ، وتحديد مسارات التواريخ ، كخلفاء لله ﴿ فاعف عنهم وساعفر لهم وشاورهم في الأمر ﴾ [ ال عمران : ١٢٩ ] . ﴿ وأمرهم شورى بينهم ﴾ [ الشورى : ٣٨ ] . ﴿ وأطبعوا الرسول وأولى الأمر منكم ﴾ [ النساء ، ٥٩ ] . ﴿ وإذا جاءهم أمر من الأمن أو الخوف أذاعوا به ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولى الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ﴾ [ انساء : ٨٩ ] .

هكذا يقطع التصور الإسلامي لنطاق عمل الذات الإنهبة الطريق على العلمانية ، فمحال أن يجتمع ويتوافق في قلب المسلم تصور الله مديرا لكل شيء وراعيا لكل أمر ، مع تصور عزل السماء عن الأرض ، وتحرير العمران الإنساني من ضوابط وحدود تدبير الله ..

🕸 وكما تميز مـيراثنا الحـضارى عن الميــراث الحضارى الــغوبي ، في تصور نطاق عـمل الذات الإلهـيــة ، ومن ثم في مكانة الإنــــان في هذا الوجود ، كـذلك تُميزت فلسفَّة التشريع في النسق القاءوني الإسلامي ــ سواء في مبادئ الشريعة الإسلامية وقواعدها ومقاصدها ـ والتي هي "وضع إلهي " ـ أو في ققه صعاملاتها \_ الذي هو إيداع الفيقها، المسلمين المحكوم بمبادئ الشريسعة وقواعدها وحدودها ومنقاصدها له تميزت فلسفة الإسلام في التشريع عندما ربطت " المنفعة " بـ " الأخلاق " و " المصلحة " يد " القياصد الشرعية " و " سعادة الدنيا " بـ " النجاة بوم الدين " .. فأغلقت هذه الفلسفة التشريعية الإسلامية البطريق أمام القانون الوضعي -العلماني ممانعة إمكان تعايشه مع النسق التشريعي الذي يحكم سلطات الأمة في التقنين بسيادة حاكمية الوضع الإلهي لحدود الشريعة ومبادثها وقواعدها ومقاصدها .. " فالمصلحة " التي يتخياها القالون الإسلامي هي اللصلحة الشرعية المعتمدة؟ ، وليست مطلق " المصلحة " . و " المنفعة " التي يريد الفقه الإسلامي حلبها ليست اللذة أو الشهوة أو مطلق المنفعة ، بالمعابير الدنيبوية الخنالصة للدنيا ه ذلك لأن المسلم لا يمحض رب " صبلاته " و " نسكه " فقط وإلما يمحضه ، مع الصلاة والنسك ، حماع المحيا والممات ﴿ قل إن صلاتي ونسكي محياي ومحاني للَّه رب العمالين . لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين ﴾ [ الانعام . ١٦٢ - ١٦٣ | ١

وهذه الحقيقة عن حقائق تميز فلسفة التشريع والتقنين الإسلامية عن نظيرتها الرومانية والغربية ، هي مما أجمع عليه أهل العلم ، مسلمين وغير مسلمين . . ويكفى أن نشير إلى شهادة مستشرق حجة في القانون العربي العلماني وفي النفقه الإسلامي ، هسو ( دافياد دي سائيلانا ، العلماني وفي النفقه الإسلامي ، هسو ( دافياد دي سائيلانا ، العلماني وفي النفقه الإسلامي ، هسو ( دافياد دي سائيلانا ، العلماني وفي النفقه والنفانون الرضعي الغربي : " إن معنى الفيقه والقانون بالنسبة

إلينا وإلى الأسلاف: مجموعة من القواعد السائدة التي أقرها الشعب، إما رأسا أو عن طريق مخليه ، وسلطانه مستمد من الإرادة والإدراك وأخلاق البشر وعاداتهم ».

فهو قانون " دنيوى " " أى علمائى " - خالص للدنيوية .. ويستطرد "سانتيلانا " ، مقارنا هذه الفلسفة العلمانية بالفلسفة الإسلامية في التشريع ، فيقول : " .. إلا أن التفسير الإسلامي للقانون هو خلاف ذلك.. فالخضوع للقانون الإسلامي هو واجب اجتماعي وأرض ديني في الوقت نفسه ، ومن ينتها حرمته لا يأثم نجاه النظام الاجتماعي فقط ، بل يقترف خطيئة دينية أيضا، فالنظام القضائي والدين ، والقانون والأخلاق ، هما شكلان لا ثالث لهما لتلك الإرادة التي يستمد منها المجتمع الإسلامي وجوده وتعاليمه ، فكل مسألة قانونية إنما هي مسألة ضمير ، والصبغة الأخلاقية تسود القانون لتوحد بين القواعد القانونية والتعاليم الأخلاقية ثوحيدًا تامًا ، والأخلاق والآداب ، في كل مسألة ، ترسم حدود القانون ، فالشريعة الإسلامية شريعة دينية تغاير أفكارنا أصلا " ! (١) .

وذات الحقيقة يؤكد عليها المستشرق السويسرى " مارسيل بوازار" ، الذي ينبه على قين القانون الإسلامي عن القانون الوضعي العلماني في المصدر ، وفي المقاصد ، فيقول : " ومن المفيد أن نذكر فرقا جوهريا بين الشريعة الإسلامية ، والتشريع الأوربي الحديث ، سواء في مصدريههما المتخالفين أو في أهدافهما النهائبة .. فمصدر المقانون في الديمقراطية الغربية هو : إرادة الشعب ، وهدفه : النظام والعدل داخل المجتمع . أما الإسلام ، فالقانون صادر عن الله ، وبناء عليه يصير الهدف الأساسي الذي ينشده المؤمن هو البحث عن التقرب إلى الله ، باحترام الوحي والنقيد به .

 <sup>(</sup>١) سائئيلانا ( القانون والمجتمع ) بحث في كتاب ( تراث الإسلام ) ص ٤١١ . ٤٣٨ .
 ٤٣١ ، ترجمة : جرجيس فتح الله ، اظبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م.

فالسلطة في الإسلام تفرض عددا من المعابيس الأخلاقية .. بينما تسمح في الطابع الغربي أن يختبار الناس المعبابير حسب الاحتباجيات والرغبيات السائدة في عصرهم .. الله (١١) .

وهكذا تحول الفلسفة المتميزة للتشريع الإسلامي بين المسلم وبين فبول الشانون الوضعى العلماني .. كما يحول التصور الإسلامي لنطاق عمل الذات الإلهية ، ولمكانة الإنسان في الكون بين المسلم وبين قبول العلمانية جملة وتفصيلا ...

#### \* \* \*

ولأن هذه هي حقيقة نميسز النسق الفكري الإسلامي \_ المنطلق س البيلاغ القرآني ومن البيان النبوي لهذا البيلاغ \_ كانت جالور المقاومة الإسلامية لانفيلات " الدولة " من " الدين ا ولتحرر " المجتمع " من "الشريعية " أبعد في تراثنا الإسيلامي من المواجهة مع العلمانية الغيربية الواقدة إلينا في ركاب الغزوة الاستعمارية الجديثة . .

فالتعاقد الدسنورى ، الذى تقوم به " الدولة " ليس مجرد نراض بين المحكومين " و" الحاكمين " - كسما هو حاله فى الفكر السياسى الوضعى - وإنما لا بد فى هذا التعاقد الدستورى و كى بكون إسلاميا ، من أن تكون المرجعية فبه دينية - لله والرسول - أى للوحى الإلهى والسنة النبوية . . فإسلامية الدولة ، وإسلامية التعاقد الدستورى الذى نتأسس عليه ، مبدأ شرعى ، ووضع إلهى ثابت . تحدث عند الفران الكرب، فى أيات سورة النساء : ﴿ إِن اللّه يأسركم أَن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا

 <sup>(</sup>١) لبواء أحمد عبد الوهاب ( الإسلام في الفكو العربي ) ـ نصوب ـ ص ٨١ ـ ٨٠ . طبعة الفاهرة سنة ١٩٩٣م

حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل إن الله نعما يعظكم به إن الله كسان سميعا بصيرا. يأبها الذين آمنوا أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولى الأمر منكم فإن تسازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر فلك خير وأحسن تأويلا . ألم تر إلى الذين يزعمون أنهم آمنوا بما أنزل إليك وما أنزل من قبلك يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالا بعيدا ﴾

١ ـ فعلى والاة الأصر أداء الامانات لأهلهما والحكم بالعمدل بين الناش.

٢ ـ ولقاء ذلك لهم طاعة المؤمنين .

٣ ـ وطاعة المحكومين لأولى الامر ثالية لطاعـة الجميع لله وللرسول
 أي للكتاب والسنة .

ق \_ وشرط محقق واكتمال الإيمان الدينى ، بالله واليوم الأخر ، أن تكون مرجعية هذا النعاقد الدستورى . هى الكتاب والسنة ، وإلا كان هذا الإيمان زعما وادعاء ؛ لأنه إن لم تكن المرجعية في الدولة لله والرسول ، فهي للطاغوت !

هكذا حسم القرآن المرجعية الإسلامية للدولة الإسلامية .

ولقد صاغ رسول الله يُخْفُقُ هذا المبدأ القرآنـــى ــ للمرجمية الدينية في التعاقد الدستورى على إقامة الدولة ـ صاغه " مادة " في أول دستور الأول دولة إسلاميـــة ـ في " الصحبفة " التي سئلت دستور دولة المدينة ـ نصت على : " . . وما كــان بين أهل هذه التسحيفة من اشتجار يُّه ــشى فساده . فمرده إلى الله وإلى محمد . . " (1).

 <sup>(</sup>۱) (مجموعية الوثائق السياسية النجيد النيرى والخلافة الرشدة) عن ۲۰ . حسمها وحقته.
 د. محمد حميد الله الخيار آبادى ، طبعة القاهرة سنة ۱۹۵۱ م .

وأكمد ذلك الخليفة الأول أبو بكر الصديق ، وضى الله عنه ، في أول خطاب له عقب الحسياره والبيعة له بالخلافة وفيقال: الأطبعوني ما أطعت الله ورسموله فلا طاعة لى عليكم الله ورسموله فلا طاعة لى عليكم الله ورسموله الدينة شرط عليكم الربط بين إسلامية الدولة مجعل المرجعية الدينة شرط قيام واستمرار التعاقد الدستوري على إقامتها م في التجرية التاريخية ما التي يقيس عليهما المسلمون مبلع هذا الربط في الحسم والوضوح همدا الحد الذي ميز دولة الإسلام عن كشير من الدول التي عرفتها كشير من الانساق الفكرية الاخرى.

لقد عرف التاريخ الإنساني :

١ ـ دول الاستبداد ، التي تحكم بالهوي والشهوة والقوة

٢ ـ ودول الكهائة الدينية ، والعصمة المقادسة ، والحكم بالحق الإنهى . . وفيها زعم الحكام النبابة عن السماء ، مسقطين الأمة من الحسبان .

٣ ـ ودول السياسة العقلانية ـ ومنها الدول العلمانية ـ التي يدبر حكامها مجتمعاتها بسياسة العقل والمصلحة المتحورة من المرجعية الدينية . وديمقراطيات هذا النبط من الدولة ، ينوب فيها الحكام عن الآمة ، مسقطين الدين والشريعة الإلهية من مرجعية السياسة والتدبير .

٤ - أما الدولة الإسلامية ، فإنها غط متسميز وفريد ... فهى إسلامية المرجعية ، وصدنية النظم ، التي نقاس إسلاميستها بمدى تحقيقها للمبادئ والمقاصد الشرعية .. وفيها تجتمع : المرجعية الدينية ، سيادة الشريعة ، وسلطة الأمة المستخلفة للدوريابة الدولة عن الأمة ، وبذلك تبرأ من سلبيات دول الكهانة الدينية والدول العلمانية جميعا .

وكما استقر هذا التميز للدولة الإسلامية في أصول دينا ، وفي دولة النبوة والخلافة الراشدة .. فقلد استقر كذلك في الفكر الإسلامي ، السابق على ظهور العلمانية الغربية ، وعلى عصر اختراقها لعالمنا الإسلامي ، وعلى صدى فكرنا الإسلامي الحديث لهذا الاختراق .

ورحم الله ابن خملدون ( ۷۳۲ - ۸۰۸ هـ - ۱۳۳۲ - ۱۵۰۱م ) م فيلمسوف العمران الإسلامي والإنساني - الذي صاغ كل دلك ، في دقة ووضوح ، وهو يتحدث عن أنبواع الحكم وفلسفات الدول ، فيقال : " ولما كانت حقيقة الملك : أنه الاجتماع الضروري للبشر . . وجب أن يرجع في ذلك إلى قوانين سياسية مفروضة يسلمها الكافة وينقادون إلى أحكامها ؟ .

فإذا كانت هذه القوانين مفروضة من العقلاء وأكابر الدولة وبصرائها كانت سياسة عقلية ، وإذا كانت مضروضة من الله ، بئارع يقررها ويشرعها ، كانت سياسة دينية نافعة في الحياة الدنيا وفي الآخرة ، وذلك أن الخلق ليس المقصود بهم دنياهم فقط ، فالمقصود بهم إنما هو دينهم المفضى بهم إلى السعادة في آخرتهم ، فبجاءت الشرائع بحملهم على ذلك في جميع أحوالهم من عبادة ومعاملة ، حتى في الملك ، الذي هو طبيعي للاجتماع الإنساني ، فأجرته على منهاج الدين ليكون الكل محوطا بنظر الشارع .

فما كان من الملك بمقتضى القهر والتغلب ، فجور وعدوان ومذموم عند الشرع ، كما هو مقتضى الحكمة السياسية ، وما كان منه بمقتضى السياسة وأحكامها فمذموم أيضا ؛ لأنه نظر بغير نور الله ﴿ رمن لم يجعل الله له نورا فحما له من نور ﴾ [ النور : ١٠ ] ؛ لأن الشارع أعلم بمصالح الكافة فيما هو مغيب عنهم من أمور آخرتهم ، وأعمال البئر كلها عائدة عليهم في معادهم ، من ملك أو غيره ، وأحكام السياسة إنما تطلع على

مصالح الدنبا فقط ﴿ يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا ﴾ 1 الروم: ٧ ]. ومقصود المشارع بالناس صلاح أخرتهم ، قوجب بمقتضى الشرائع حمل الكافئة على الأحكام الشرعية في أحوال دنياهم وأخرتهم ، وكان هذا الحكم لاهل الشريعة وهم الأنباء ومن قام فيه مقامهم ، وهم الخند، .

فقد تبين لك من ذلك أن :

١ ما الملك الطبيعي : هو حمل الكافة على مقتضى الغرض والشهوة .
 ٢ موالسياسي : هو حمل الكافة على مقتضى النظر العقلي في حلب المصالح الدنيوية ودفع المضار .

٣-والخلافة: هي حمل الكافة على مقستصى النظر المشرعي في مصالحهم الاخبروية والدليوية الراجعة إليها ، إذ أحبرال الدنيا ترجع كلها عند الشارع إلى اعتبارها بمصالح الأخرة ، فهي ، في الحقيقة: خلافة عن صاحب الشبرع في حراسة الدين وسياسية الدنيسيا به .. (١٠).

فالدولة العلمانية هي التي تسوس المجتمع لا بمقتضى السياسة العقلية التي نتغيا لا تحقيق المصالح الدنيوية وحدها لا . . بينما الدولة الإسلامية ، هي التي تنظلق من الشرع ، فتنها صلاح الديا والانحرة جهيما فالأولى تنظر بنظر لا العقل المجرد عن الشرع ال . . بينما الثانية الإسلامية - تنظر البالعقل في الشرع ال . . وكما يقول الإصم الغرائي ( . . ) و م - ١ ٥٠ م - ١٥٠ م - ١١١١ م ) فإن العقل سم الشرع نور على فور اله ( ) . . ( )

粉 荣 袋

<sup>(</sup>١) (القدمة ) ص -١٥١ ، ١٤١ . طبعة الفاهر، سنة ١٣٢١ عـ

<sup>(</sup>٢) ( الاقتصاد في الاعتقاد ) ص ٣ . طبعة الفاهرة . محمود عنى صبيح . بمنون تاريخ -

تلك هي العلمانية التوجه ، والنشأة ، والملابسات .
وهكذا كسان وفودها إلى عسالم الإسسلام ، في ركباب المغيزوة
الاستعمارية الحديثة ، واختراقها لمؤسسات القضاء والنشريع في بلادنا . .
وهذا هو موقف الإسلام والفكر الإسلامي منها سواه في اجتهادات
تيار الإحياء والتجديد الحسديث ، أو في الاصول والمنطلقات الإسلامية ،
أو في إبداع فكرنا الإسلامي الوسيط . .

## المتغربون .. العَلْمانيون

أما الذين البهروا ـ من مثقفينا المحدثين ـ بالعلمانية الغربية ، فتينوها، ودعوا إلى سلوك طريقها في نهضتهم ، وقالوا عن علاقة الدين بتدبير الدولة والمجتمع والعمران : \* يا بعند ما بين السياسة والدين .. \* (1) .

و النسياسة شيء والدين شيء آخر .. وإن وحدة الدين ووحدة اللغة لا تصلحان أساسا للوحدة السياسية ولا قواما لتكوين الأوطان الـ(٢).

فلقد كانوا هم الذين نظروا إلى إسلامنا بحنظار نصرابي ، فسووا مسطحة الدين بالدولة والسياسة مبين الإسلام والنصرائية . كما لظروا إلى تراثنا وحنضارتنا ، وإلى العنقل الشرقي والمسلم الذي أمدع هذا التراث وصنع هذه الحضارة ، بحنظار غربي . . فرأوا الخلافة الإسلامية كهانة مستبدة تحكم بالحق الإلهى المقدس ا ، ورأوا في العقل المسلم عقلا يونانيا ، منذ القام ، وبعد التدين بالإسلام؛ لأن القرآن معاهم علا يونانيا ، منذ القام ، وبعد التدين بالإسلام؛ لأن القرآن عندهم حالانجيل ، والإسلام عندهم ما كالانجيل ، والإسلام ، عندهم التراسل ، لا شأن له بسياسة الدول أو ندبير الاجتماع أو بناء العمران ؟!

لقد ٥ صربت ١ عفولهم في ١ مصانع الفكر العوبي ١ . فقالوا : إنا العقل الشرقي هو ـ كالعقل الأوربي ـ مردّه إلى عناصر ثلاثة :

حضارة اليونان وما فيها من أدب وفلمة وفن .

وحضارة الرومان وما فيها من سياسية وفقه .

 <sup>(</sup>۱) على عبد الوازق ( الإسلام وأصول الحكم آ ص 19 . طعة القاهرة سنة ١٩٢٥ .
 (۲) د. طه حسين ( سنقل الثقافة في مصر ) ا / ۱۱ . ۱۷ . طبعة الشاهرة سنة ١٩٣٨ م

والمسيحية وما فيها من دعوة إلى الخبر وحث على الإحسان ١.

وكما لم يخير الإنجيل من الطابع اليوناني للعقل الأوربي ، فكذلك القرآن ثم يغير من الطابع اليوناني للعقل الشرقى ؛ لأن النسرآن إنما جاء متمما ومصدقا لما في الإنجيل (١) . . وإن الحضارة العربية والحيضارة الفرنسية يقومان على أساس واحد ، هو في نهاية الأمر الحضارة اليونانية اللاتينية ؟ 1» (٢) .

لقد شوهت المتاهج الغربية رؤاهم ، وزيفت وعيهم ، فرأوا إسلامنا نصرانية ، وخملافتنا كهانة ، وقرآنما إنجيلا ، وشريعتنا قمانونا رومانيا . ومن ثم رأوا \* الحل العلماني \* هو طريقنا إلى النهوض ، كما كان حاله في سياق النهضة الأوربية الحديثة .

وإذا كان هذا " التغرب " أمراً قابلا " للتفسيس " دون " التبرير " ، فإن الأمر الذي يبلغ في الغرابة حد " الكارثة " هو الموقع الذي قادت إليه العلمانية بعضا من مشتفينا الذين تمذهبوا بمذهبها ، موقع التبعية للحضارة الغربية الغازية ، والولاء للمركزية الغربية العنصرية ، بل وإعلان التسليم والاستسالام لإرادة الغرب في استسلابنا واحشوائنا وإلحاقنا بنموذجه الحضاري " في الإدارة ، والحكم ، والتشريع " ، وإلا فماذ تعنيه كلمات الدكتور طه حسين [ ١٠٦٦ \_ ١٣٩٣ هـ ١٨٨٩ \_ ١٩٧٣ م ] : لقد التزمنا أمام أوربا أن نذهب مذهبها في الحكم، ونسير سيرتها في الإدارة ونسلك طريقها في التشريع ، التزمنا هذا كله أمام أوربا . وهل كان إمضاء

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ١ / ٣١ ، ٢٦ ، ٢٩ .

 <sup>(</sup>۲) د. طه حبين ( من الشباطئ الآخر ) منصبوطه الفرنسية التي جمعت وترجمت بعد
وفاته ، حمعها وترجمها : هند الرشيد الصبادق للمسودي ، عن ١٩١ ، ١٩٢ طبعة
بيروت ١٩٩٠ م.

معاهدة الاستقلال ـ (١٩٣٦م) ـ ومعاهدة إلغاء الامتيازات ـ ( ١٩٣٨م ) ـ إلا التزاماً صريحا قاطعا أمام العالم المتحضر بأننا سنسيس سيرة الأوربيين في الحكم والإدارة والتشريع؟ ١٠٠٠ .

إن هذا " الاعتراف " العلماني " بالالتزام " بما ألزمنا به الغرب ، من أن " نسير سيرة الأوربيين في الحكم والإدارة والتشريع " . . ينقل قضية تبنى العلمانية في بلادنا إلى مستوى آخر . فالقضية تتجاوز أحيانا دائرة الاختلاف في الفكر ، لتصب بوعى أو بغير وعى - في خانة التفريط في الاستقلال ؟!

وإذا كان الدكتور طه حسين قد تجاوز هذا الانبهار بالغرب ، والالتزام ما سعت أوربا إلى الزامنا به (٢) . . فإن كلماته هذه تذكرنا بكلمات موقظ الشرق وفيلسوف الإسلام جسال الدين الاضغاني ، التسى قال فيها: " لقد علمتنا التجارب أن المقلدين من كل أمة ، المنتحلين أطوار غيرها، يكونون فيها منافذ لتطرق الأعداء إليها . . وطلائع لجيوش الغالبين وأرباب الغارات ، يمهدون لهم السبيل ، ويفتحون الأبواب ، ثم يثبتون أقدامهم ؟! "(٢) .

فإسلامية الدولة ، وإسلامية القانون ، فيضلا عن أنهما من فرائض الإسلام ، فإنهما من معالم الاستقلال الحضاري للأمة الإسلامية ولديار الإسلام .

<sup>(</sup>١) ( مستقبل الثقافة في مصر ) ١ / ٣٦ . ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر : كتابنا ( الإسلام والسياسة ) ص ١١٨ ـ ١٣١ ، طبعة القاهرة ١٩٩٣م .

 <sup>(</sup>٣) ( الأعسمال الكاملة لجسمال الدين الافعاني ) ص ١٩٦ ، ١٩٧ ، دراسة وتحقيق : د .
 محمد عمارة ، طبعة القاهرة ١٩٦٨م .

# الفهرس

| الصفحة | الموضوع                                         |
|--------|-------------------------------------------------|
| 0      | المصطلح وملابسات النشأة                         |
| ١      | وفود العلمانية إلينا في ركاب الغزوة الاستعمارية |
| ١٧     | الاصول الإسلامية لرفض العلمانية                 |
| ۲۸     | المغتربون العلمانيون                            |

رقم الإيداع :٣٤٤٦/ ١٩٩٥م

I.N.S.B :977-15-0180-1

### هرذا الختاب

«نشأت العلمانية في سياق التنوير الوضعي الغربي؛ لتمثل عزلا للسماء عن الأرض ، وتحريرا للاجتماع البشري من ضوابط وحدود الشريعة الإلهية، وحصرا لمرجعية تدبير العالم في الإنسان، باعتباره «السيد» في تدبير عالمه ودنياه، فهي ثمرة من ثمرات عقلانية التنوير الوضعي، الذي أحل العقل والتجربة محل الله والدين .

إنها عزل السماء عن الأرض، والدين عن الدنيا، وإحلال الإنسان \_ في تدبير العمران البشرى \_ محل الله !!

ولقد انبهر البعض من مثقفينا المحدثين بالعلمانية الغربية فتبنوها ودعوا إلى سلوك طريقها في نهضتنا ، كما حدث للغربيين في نهضتهم . غير أن الفلسفة المتميزة للتشريع الإسلامي حالت بين المسلم وبين قبول العلمانية جملة وتقصيلا .

وهذا الكتاب يبين في عجالة ملابسات نشأة العلمانية ،
 وكيف وفدت إلينا ، ورفض التصور الإسلامي والأصول الإسلامية لها .





دار الوقاء للطباعة والنشر والتوزيع ـ المنصورة شءم الإدارة والوطابع : المصورة شء الإدارة والوطابع : المصرورة في الإدارة مدد سده الراحة الاباب در ١٨٥٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢٠ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٨٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢ /

المختبة والماركية البلب ك ٢٤٧١٨٢ من ت: ٢٣٠ تاكس ٢٥٩٧٧٨

تطلب جميع منشروراتنا من:

كار النشر للجامعات المصرية ـ مكتبة الوفاء

۲۹،۲۲،۹/۲۹۳۱۴۳۴: ت : ۲۹،۲۲،۹/۲۹۳۱۴۳۴

